#### Offenes Forum

**1. Dr. Mustafa Cenap Aydin** *Istituto Tevere, Rom* 

Religions for Peace: Different Faiths. Common Action

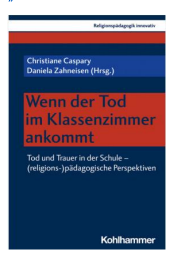


Religions for Peace engagiert sich seit Jahrzehnten weltweit für Frieden, Versöhnung und Dialog. Seit Beginn dieses ersten globalen (nicht Weltkrieges) Krieges hat Religions

for Peace gehandelt, um Brücken zwischen verschiedenen Glaubensgruppen zu bauen, um eine konkrete Vision des Friedens auf lokaler, regionaler und globaler Ebene zu vermitteln. Nachdem wir kurz den Geist von Religions for Peace umrissen haben, werden wir einige bedeutende Veranstaltungen vorstellen, die letztes Jahr organisiert wurden.

### 2. Dr. Christiane Caspary und Daniela Zahneisen Universität Koblenz-Landau

"Wenn der Tod im Klassenzimmer ankommt"



Der Tod kommt in vielfacher Gestalt im Klassenzimmer an und kann die am Schulleben beteiligten AkteurInnen existentiell betreffen und herausfordern. LehrerInnen sind wich-Bezugspersonen SchülerInnen, besonders hinsichtlich der Begleitung in Grenzsituationen. Der vorliegende Sammelband möchte LehrerInnen aller Fächer für einen offenen, vertrauensvollen und reflektierten Umgang mit den Themen Sterben, Tod und Trauer sensibilisieren und aufzeigen, wie die Beteiligten den verschiedenen Situationen kompetent begegnen können. Aus (religions-)pädagogischer Perspektive wird die Thematik in einer facettenreichen Komposition aus (theologisch-)wissenschaft-

lichen und praxisorientierten Beiträgen entfaltet.

#### 3. Ayşe Coşkun M.A.

Eugen-Biser-Stiftung, München

Gemeinsam gut leben. Themenfelder und Perspektiven muslimischen Engagements und kommunale Zusammenarbeit in Bayern



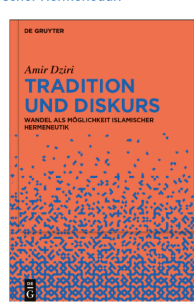
In der neuen Publikation der Islamberatung in Bayern vielfältige Bereiche Engagement in muslimischem Kooperation mit Akteuren beschrieben. Es wird dargestellt. muslimisches Engagement in Bayern zwar vorhanden, aber oftmals noch wenig sichtbar ist. In den Themenfeldern Jugendarbeit, Erwachsenenbildung, Soziale Dienste, Seelsorge und Bestattungskultur werden Handlungsmöglichkeiten und Beispiele guter Praxis aufgezeigt. Die Orientierungshilfe für die Praxis richtet sich an kommunale Akteur:innen aus Politik. Verwaltung.

Wohlfahrtsverbänden sowie an religiöse und kulturelle Initiativen, die sich für die Gestaltung einer friedvollen Gesellschaft einsetzen.

#### 4. Prof. Dr. Amir Dziri

Schweizerisches Zentrum für Islam und Gesellschaft

Tradition und Diskurs. Wandel als Möglichkeit islamischer Hermeneutik



Die Berufung auf "Islamische Tradition" ist in der allgemeinen Öffentlichkeit wie auch in wissenschaftlichen Untersuchungen allgegenwärtig. Was eine islamische Tradition ausmacht, wird bisher iedoch nur wenig bedacht. Die Abhandlung «Tradition und Diskurs. Wandel als Möglichkeit islamischer Hermeneutik» stellt eine traditionstheoretische Fundierung islamischer Tradition vor, um im Anschluss daran zu fragen, wie dieses Verständnis Perspektiven für eine islamische Diskurstheologie eröffnen kann. Eine breite europäische und muslimische Einbettung des Traditionsbegriffs ist dabei bewusst intendiert. Sie verfolgt den Zweck, eine Synthese

unterschiedlicher Zugänge herbeizuführen. Damit soll auch einer weitgehend für Islamthemen so gängigen wie ungünstigen Gegenüberstellung von Fremdbetrachtung und ihrer Zurückweisung aus dem Weg gegangen

und das Potential einer transdisziplinären und transkulturellen Diskussion des Traditionsbegriffs entfaltet werden.

#### 5. Dr. Sabine Exner-Krikorian

Eugen-Biser-Stiftung, München

Vielfalt.Gemeinsam.Lernen. Zusammenhalt durch Vielfaltssensibilisierung und interreligiöse Bildung an Mittelschulen



Die Publikation zu diesem Projekt von 2020-2022 der Eugen-Biser-Stiftung eröffnet einführende Perspektiven auf das Programm der Interreligiösen Demokratiebildung. Es werden spannende lebensnahe Workshopanleitungen unterschiedlichen Themenfeldern samt Lehrmaterialien zur Verfügung gestellt. Workshops selbst multiperspektivisch ausgerichtet und helfen zentrale Lernansätze der Demokratiebildung Interreligiösen praxisnah zu vermitteln.

#### 6. Prof. Dr. Christine Funk

Katholische Hochschule für Sozialwesen Berlin

Spirituelle Reflexion im Rahmen der Lehrer\*innenweiterbildung für kRU und IRU

Spirituelle Reflexion im Rahmen der Lehrer\*innenweiterbildung für kRU und IRU

 Im Weiterbildungsstudiengang der KHSB für kRU in den Erzbistümern HH und B und für IRU des ILM e.V. als Träger für Weiterbildung für Studierende und Absolventen des Faches Islamische Religion finden gemeinsame Kurssequenzen statt, die das Teilen von biographisch grundierter Gottesrede ermöglichen.

Dipl. Theol. M. Roentgen, Köln

- Dr. H. Aydin, Köln
- Prof. Dr. Ch. Funk, Berlin



#### 7. Prof. Agata S. Nalborczyk

Fakultät für Orientalistik, Universität Warschau (Polen)

"The Influence of Arabic Culture on the Polish Culture: Religion, Art, Literature, Science"



Ziel des Projekts "Der Einfluss der arabischen Kultur auf die polnische Kultur: Religion, Kunst, Literatur, Wissenschaft" ist es, die Mechanismen des Kulturtransfers in interkulturellen sozialen Beziehungen am Beispiel ausgewählter arabischer Elemente im kulturellen Erbe Polens zu verstehen. Die Kontakte Polens mit der arabischen Welt nahmen - bedingt durch geopolitische und ideologische Bedingungen - verschiedene Formen an. Die Polen lernten das Gebiet der heutigen arabischen Länder auf religiösen (Pilgerfahrten), kommerziellen, militärischen, diplomatischen sowie Wander- und Besichtigungsreisen kennen, die Araber auf diplomatischen, kommerziellen, Bildungs- und touristischen Reisen.

### 8. Dr. Jörg Imran Schröter / Prof. Dr. Elisabeth Naurath

Europäisches Institut für interkulturelle und interreligiöse Forschung/Universität Augsburg

# "Facing Global Challenges – Environmental and Peace Education in Interreligious Cooperation"



Vor welchen Baustellen und Herausforderungen eine interreligiöse Umweltund Friedensbildung und wie kann sie weiter voran gebracht werden? Forschungsprojekt "Facing Global Challenges Environmental and Peace Education in Interreligious Cooperation" zielt einerseits auf eine theoretische (d.h. theologische. anthropologische und

pädagogische) Grundlegung zu den aktuellen globalen Herausforderungen – Umwelt und Frieden - aus religiöser und interreligiöser Perspektive. Andererseits sollen konkret praxisorientierte und religionsdidaktische Konzepte entwickelt und auch erprobt werden. Dazu soll das Projekt im Rahmen von Erasmus+ (Antrag wird aktuell gestellt) Kooperationspartner aus Wissenschaft, pädagogischer Praxis und Zivilgesellschaft aus verschiedenen Ländern in Europa (Deutschland, Österreich, Spanien und Albanien) und auch außerhalb von Europa (Malaysia) zusammenbringen.

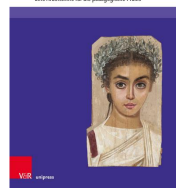
#### 9. Dr. Frank van der Velden

Diözese Limburg/Universität Mainz

Frank van der Velden

## Narrative religiöser Diversität aus dem Nahen Osten und Nordafrika

Narrative religiöser Diversität aus dem Nahen Osten und Nordafrika Eine Arbeitshilfe für die pädagogische Praxis



Das Zusammenleben in der religiösen und kulturellen Vielfalt Migrationsgesellschaft braucht Narrative, mit denen positive Bilder im Kopf entstehen können. Mit den migrierten Menschen kommen aus ihren Herkunftsländern nicht nur religiöse Konflikte, sondern auch solche Narrative zu uns. Die neue Publikation stellt sieben dieser Narrative aus dem Nahen Osten. Nordafrika und aus Deutschland vor und sichtet sie kritisch. Dabei werden weder die zwischen Religionsgemeinschaften ausgeblendet, noch die Deutschland häufig stereotype Wahrnehmung des Islam. Jedem Narrativ ist ein didaktisches Beispiel für die Anwendung in

Schule, Erwachsenenbildung und Sozialer Arbeit beigegeben.

### Offenes Forum

zur Vorstellung von Forschungsvorhaben und Projekten aus dem Bereich der christlich-islamischen Beziehungen



18. März 2023 Tagungszentrum Hohenheim

